
ן  ןם"                                                                                          בס"ד

למקדש משכן בין   

קיט זבחים   

נוּ נןַ: תָּ אתֶם לֹא ״כִּי רַבָּ ה עַד בָּ נוּחָה אֶל עָתָּ ילֹה, זוֹ ״מְנוּחָה״ – הַנַּחֲלָה״ ואְֶל הַמְּ לַיםִ. זוֹ ״נחֲַלָה״ שִׁ ירְוּשָׁ  
י ״הָיתְָה ואְוֹמֵר: י בַיָּעַר... כְּאַרְיהֵ נחֲַלָתִי לִּ מְעוֹן רַבִּ לַיםִ, זוֹ ״מְנוּחָה״ אוֹמֵר: שִׁ ילֹה. זוֹ ״נחֲַלָה״ ירְוּשָׁ שִׁ  
פֹּה עַד עֲדֵי מְנוּחָתִי ״זאֹת ואְוֹמֵר: ב  צִיּוֹן ה׳ בָחַר ״כִּי ואְוֹמֵר: אִוִּיתִיהָ״, כִּי אֵשֵׁ ב אִוָּהּ בְּ לוֹ״ לְמוֹשָׁ .  

the Sages taught in a baraita: The verse that discusses the permissibility of private 
altars states: “For you have not as yet come to the rest and to the inheritance” 
(Deuteronomy 12:9). The Gemara interprets: With regard to “rest,” this is a reference 
to Shiloh, and with regard to “inheritance,” this is a reference to Jerusalem. 

By contrast, Rabbi Shimon says: With regard to “rest,” this is a reference to 
Jerusalem, and with regard to “inheritance,” this is a reference to Shiloh.  

 

שני מקדש בית  –  
במסכת חז"ל )ע"פ עמד  
  יומא

 
 

 שנים 420

ראשון המקדש בית  –  
ט יומא במסכת חז"ל )ע"פ עמד   

 
 

 שנים 410 –

מועד אוהל / העדות משכן   
זבחים במסכת חז"ל )ע"פ עמד  
 קיח

 
 שנים 480 

 
כיבוש בתקופת ,שנים 14 גלגל:  
369כ- שילה:וחלוקתה. הארץ  
המרכזי המקום זהו שנים.  

המשכן של ביותר והארוך  
חורבן לאחר ,שנים 13 נוב:  

היה לא כבר הברית ארון שילה.  
תחילת )עד שנים 44 גבעון:  
ארון ללא המקדש(, בית בניית  

 הברית
ציון ושבי נחמיה – בונים המלך שלמה – בונים  ובצלאל משה – בונים   
ומורכב גדול קבע מבנה  
)הורדוס יותר ) 

פנים מאבן- מפואר קבע בניין  
 וחוץ

בד קירות עם ,אוהל נייד,  
 צנוע

בית בין סינתזה המשכיות.  
של שלישי לבית ראשון  

 יחזקאל

לעוצמה סמל קבוע, רוחני מרכז  
הבניין על דגש לאומית,   

ה' נוכחות פנימיות, אינטימיות,  
לכלים )מעטפת העם בתוך ) 

גדולה הרחבה המוריה, הר  
 יותר

)קבוע בירושלים המוריה רה במדבר ישראל בני עם  (  
 

אוניברסלית תועלתו  להתגלות עדות לישראל: תועלתו   
למשה התוועדות ומקום בסיני  

ה עם ' 
 

ליכטנשטין משה הרב  –  

והייצוגי המרשים הגדול הכנסת לבית דומה המקדש וחמים, נינוח שכונתי לשטיבל משול המשכן אם . 



If the Mishkan is likened to a cozy and warm neighborhood tavern, the Temple is like 
the impressive and representative Great Synagogue. 

קונקרטים הבדלים  

הבית אל מהמשכן המידות הכפלת *  

* שורה והשכינה יח-כ(, כה, )שמות אחיו" אל "איש שפניהם זהב", "מקשה והכרובים הארון במשכן  
 עליהם

ופניהם רגליהם על ש"עמֹדים הכרובים לכנפי מתחת ייכנסו ארון, קשר ללא מהבנין חלק הם ובמקדש  
זהב מצופה שמן עץ עשויים יג( )ג, לבית"  

* מפוארת כניסה למקדש בבדים. צורך אין במקדש  

* הישראלית הטְפָחות")הבניה עד ומִמַסַד ומחוץ, מבית בַּמְגֵרה מְגרָֹרוֹת "גזית מאבני הבית קירות  
שלמה של והפתרון גזית אתהן תבנה לא הציוי לעומת בחפירות. גם שנמצאה  

* ו"בעֹז "יכין" בכניסה, העמודים שני "[ 

*" ב(, )במדבר במדבר ישראל שבטי מחנות של כדגם צד, לכל 3 בקר, 12 על עומד טו( )ד, אחד" היםָ  
וכרובים אופנים עם לכיורים, )=הכַּנים( המכונות ועשר  

* 1/12 של –)נפח שולחנות ועשרה מנורות, עשר ) 

 

השלושה את מסמלת בפרשתנו התרומה – ג כה שמות הגדול מדרש  

" דכתיב: דויד זה ואיזה? כמותו. להתנדב אחר שעתיד למשה הקב"ה שהראה מלמד התרומה". וזאת  
"תרומתי" "התרומה", "תרומה", נאמר: ולמה ט(. כט א הימים )דברי התנדבם" על העם "וישמחו  

שני למקדש ואחת ראשון למקדש ואחת למשכן אחת אלא אחד? בענין . 

And this is the offering." It teaches that the Blessed One showed Moses that another 
would volunteer like him. And which one? It is David, as it is written: "And the people 
rejoiced at their volunteering" (1 Chronicles 29:9). And why is it said: "an offering," 
"the offering," "my offering" in one matter? Rather, one for the Tabernacle, one for 
the First Temple, and one for the Second Temple. 

 

 

 

הדרגתית ירידה – שסג רמז תרומה פרשת תורה שמעוני לקוטי  

מקדש של ואחד משכן של אחד תרומות: שלוש למשה הקב"ה שהראה מלמד – " וגו' התרומה וזאת  
שהיה משה שעשה משכן כנגד – "זהב" ונחושת". וכסף "זהב שנאמר: שני, מקדש של ואחד ראשון  
בימי נחשב כסף "אין בו: דכתיב שלמה שבנאו ראשון מקדש זה – "וכסף" כזהב. הקב"ה על חביב  

הקדש ורוח אש וכרובים כפורת ארון דברים: ה' שחסר שני מקדש זה – "נחושת" למאומה". שלמה . 

"And this is the offering, etc." - teaches that the Blessed One showed Moses three 
offerings: one for the Tabernacle, one for the First Temple, and one for the Second 
Temple, as it is said: "Gold, silver, and copper." "Gold" - in reference to the 
Tabernacle that Moses made, which was beloved by the Blessed One as gold. "And 
silver" - this is the First Temple that Solomon built, as it is written about it: "Silver was 
not considered as anything in the days of Solomon." "Copper" - this is the Second 



Temple that the Blessed One lacked: the Ark of the Covenant and the cherubim, fire, 
and the Holy Spirit. 

 

 

הפשטות את מראש לסמל בא המשכן – כד לח שמות ספורנו  

המשכן במלאכת שנכנסה והנחושת והכסף הזהב קצבת על העיד 17כד(. לח )שמות הזהב" כל  
כ-לה, ו א )מלכים מלכים בספר כמבואר ראשון, בבית שהיה העושר אל בערך מאד מועט דבר שהיה  

במשכן ה' כבוד מראה הִתְמִיד יותר זה, כל ועם הורדוס. בבנין שהיה העושר ממנו ויותר 18מח-נ(. ז  
העושר קצבת שלא הורה ובזה שני. במקדש כלל נראה ולא ראשון, במקדש שהתמיד ממה משה של  

בתוכם לשכנו ומעשיהם יריאיו את ה' רוצה אבל בישראל, השכינה להשרות סיבה יהיו הבנין וגודל . 

And with all this, the glory of God was more constantly visible in Moses' tabernacle 
than it was in the First Temple, and was not seen at all in the Second Temple. And in 
this He commanded that the provision of wealth and the size of the building should 
not be a reason for the presence of the Divine Presence in Israel, but that God wants 
His servants and their deeds to dwell among them. 

 

 

 

שני בבית ולא ראשון ובבית במשכן שהיו דברים – ע"ב כא יומא מסכת : 

הקודש ורוח ושכינה, אש, וכרובים, וכפורת ארון "  

"Ark, and mercy seat, and cherubim, and fire, and the Shechinah, and the Devine 
Spirit" 

 

 

משה שעשה הכלים – ב עמוד י דף ערכין מסכת  

וצְִיפּוּהוּ הַמֶּלֶךְ צִוָּה הָיהָ. משֶֹׁה וּמִימוֹת הָיהָ, קָנהֶ שֶׁל הָיהָ, דַּק הָיהָ, חָלָק בַּמִּקְדָּשׁ, הָיהָ אַבּוּב רַבָּנןַ: תָּנוּ  
נחְוֹשֶׁת שֶׁל בַּמִּקְדָּשׁ, הָיהָ צִלְצוֹל שֶׁהָיהָ. כְּמוֹת עָרֵב קוֹלוֹ והְָיהָ צִפּוּיוֹ אֶת נטְָלוּ עָרֵב, קוֹלוֹ הָיהָ ולְֹא זָהָב,  
הָיהָ ולְֹא ותְִקְּנוּהוּ, מִצְרַיםִ שֶׁל מֵאֲלֶכְּסַנדְְּרִיּאָ אוּמָּניִן והְֵבִיאוּ חֲכָמִים ושְָׁלְחוּ ונְפְִגַּם, עָרֵב, קוֹלוֹ והְָיהָ הָיהָ,  
שֶׁהָיהָ כְּמוֹת עָרֵב קוֹלוֹ והְָיהָ תִּיקּוּנוֹ אֶת נטְָלוּ עָרֵב, קוֹלוֹ . 

The Sages taught in a baraita: There was a flute in the Temple; it was smooth and it 
was thin, i.e., its sides were thin; it was made from reed, and it was in existence from 
the days of Moses. The king issued a command and they plated the flute with gold, 
but then its sound was not as pleasant as it was previously. They therefore removed 
its plating and its sound was then as pleasant as it was before.  

Similarly, there was a cymbal in the Temple; it was made from copper and its sound 
was pleasant. It became damaged and the Sages sent for and brought artisans from 
Alexandria in Egypt and they repaired it, but its sound was not as pleasant as before. 
They removed the materials with which the cymbal had been repaired and its sound 
was then as pleasant as it had been before the repair. 



הַבְּשָׂמִים, אֶת מְפַטֶּמֶת והְָיתְָה הָיתְָה, משֶֹׁה וּמִימוֹת הָיתְָה, נחְוֹשֶׁת שֶׁל בְּמִקְדָּשׁ, הָיתְָה מַכְתֶּשֶׁת  
אֶת נטְָלוּ שֶׁהָיתְָה, כְּמוֹ מְפַטֶּמֶת הָיתְָה ולְֹא ותְִיקְנוּהָ, מִצְרַיםִ שֶׁל מֵאֲלֶכְּסַנדְְּרִיּאָ אוּמָּניִן והְֵבִיאוּ נתְִפַּגְּמָה  
שֶׁהָיתְָה כְּמוֹ מְפַטֶּמֶת והְָיתְָה תִּיקּוּנהָּ . 

 

There was a mortar in the Temple; it was made of copper and it was from the days of 
Moses, and it was used to compound the spices for the incense. It became damaged 
and they brought artisans from Alexandria in Egypt and they repaired it, but it did not 
compound the spices as well as it had before. They removed the materials with 
which the mortar had been repaired and it then compounded the spices as it had 
before it was repaired.  

אֲרוּכָה לָהֶם הָיהָ ולְֹא ונְתְִפַּגְּמוּ רִאשׁוֹן, מִמִּקְדָּשׁ נשְִׁתַּיּיְרוּ כֵלִים שְׁניֵ אֵלּוּ ,  

The baraita concludes: These two copper vessels, the cymbal and the mortar, were 
remnants from the First Temple and they were damaged and they could not be 
repaired in an effective manner. 

 

ויעקב יצחק אברהם כנגד – לתורה הקדמה ספורנו פירוש  

משכן והם מזבחות ד' בנו זה בזמן אשר ראשון בית בנין עד ממצרים יצאו מאז ישראל עניני היו ובכן  
ד' בנה ששם כנען ארץ אל כשדים מאור שיצא מאז אברהם עניני כמו וגבעון. ונוב. ושילה. במדבר.  

וגלותנו שני בית ועניני בלבד. אחד מזבח בנה אשר יצחק כענייני היו ראשון בית ועניני מזבחות.  
אבינו יעקב כענייני הם בימינו, במהרה העתיד ויבנה שני בית נבנה הזמן בזה אשר העתידה והגאולה  

הראשון ספרו את סיים ובזה היאוש אחרי באחריו טוב וראה מזבחות שני בנה אשר . 

Thus, the affairs of Israel from the time they left Egypt until the building of the First 
Temple, during which time they built four altars and a tabernacle in the wilderness. 
And Shiloh. And Nob. And Gibeon. Like the affairs of Abraham from the time he left 
Ur of the Chaldeans to the land of Canaan, where he built four altars. And the affairs 
of the First Temple were like the affairs of Isaac, who built only one altar. 

And the matters of the Second Temple, our exile, and the future redemption, in which 
the Second Temple was built at this time and the future will be built soon in our days, 
are like the matters of our forefather Jacob, who built two altars and saw good in his 
aftermath after despair, and with this he concluded his first book. 

 

 

דוגמא ומעין זמני הכל – תרומה פרשת נ שער יצחק עקידת פירוש  

בינותינו, שבתו מכון להיותו בו הכוונה שהיתה והקדוש הגדול שהבית זה, מכל בידנו שעלה הנה …  
כל ימי סוף עד השלמתה ונמשכה המשכן ממעשה התחלתה היתה אלא יישוב. לכלל בא לא עדיין  

קבע דירת להיותה כדאי היתה לא שלמה בנה אשר והבית הגליות.  …  

Here is what we have learned from all this: that the great and holy house, which was 
intended to be the place of their dwelling among us, has not yet been fully inhabited. 
Rather, its beginning was with the construction of the tabernacle and its completion 
continued until the end of all the days of the exile.  

And the house that Solomon built was not suitable for a permanent residence… 



בית עבד הורודוס שעשה במה שכן וכל הגולה עולי בה שתקנו במה נשלמה שלא לומר צריך ואין  
הזה הבית ענייני כל אלא א(. ד' בתרא )בבא שבישראל והחכמים נקיים מדם ידיו מלא אשר חשמונאי  

כדי יכשלו, במה ולהודיעם לבבם את להעיר ודמיון דוגמא כעין היה סוף, ועד מתחילה בידם אשר  
בסוף להם שיצטרך מה לכל והאזהרה הזירוז שיקבלו  …  

And it is not necessary to say that it was not completed with what the exiled people 
established in it, and even more so with what Herod did, a servant of the 
Hasmonean house, whose hands were full of the blood of the innocent and the wise 
in Israel (Baba Batra 4:1). Rather, all the affairs of this house, which were in their 
hands from beginning to end, were a kind of example and imagination to awaken 
their hearts and inform them of what they would stumble at, so that they would 
receive the prompting and warning for everything that would be necessary for them 
in the end… 

כמה בהם נתעוררו אשר נמשכים כאירוסין רק אצלנו עניינו היה לא הזה הארוך הזמן כל וכאילו  
יסתם בזה אשר לעולם. ערעור עליו עוד יבוא לא אשר השלם האישות לכלל באו אשר עד בלבולים,  

נתקיים ולא נבנה לא האמת, דרך על כי היכלנו. ושממות ארצנו חורבן ועל עלינו מערערים של פיהם  
הדירה תתחיל משם אשר המשיח לימות אלא נתנבאו לא הנביאים וכל עמנו. הטובים דבריו מכל דבר  

לעולם תיפסק ולא הקבועה  

And as if all this long time had not been our concern only as a prolonged 
engagement in which we were awakened by some confusions, until they came to the 
complete set of marriages that will never again be questioned. Which will silence the 
mouths of those who question us and the destruction of our land and the desolation 

of our temple. For in the way of truth, none of His good words will be built or fulfilled 
with us. And all the prophets did not prophesy except for the days of the Messiah, 
from whom the permanent dwelling will begin and will never cease. 

 

 

שלישי בית עד קדימה צופה המשכן – כא לח שמות )בובר( אגדה מדרש  

ע"ה רבינו משה שנתנבא לפי פעמים? שני משכן אמר ולמה העדות". משכן המשכן פקודי אלה  
ינתץ ולא יחרב שלא שלישי בית על להורות "העדות", אחריו ואמר שני. ובית ראשון בית שיחרב  
ראשון בית אבל קיים. בניינו אף קיים, הוא מה הקב"ה. המלכים מלכי מלך בנין שהוא לפי לעולם,  

קיים אינו בניינו אף קיים, אינו שהאדם ולפי אדם, בניין שהוא שני ובית . 

These are the commandments of the tabernacle, the tabernacle of the testimony." 
And why did he say tabernacle twice? Because Moses prophesied that the First and 
Second Temples would be destroyed. And he said after it, "the testimony," to instruct 
about the Third Temple that it would never be destroyed or torn down, because it is 
the building of the King of kings, the Blessed One. 

What it exists, its building also exists. But the First and Second Temples, which are 
the buildings of man, and since man does not exist, its building also does not exist. 

 

 

והכוכבים הקטן המאור הגדול, המאור – יד-יט א בראשית רבתי בראשית  



" למאורות" "והיו … המקדש בית בבנין קרייא פתרין רבנן השמים". ברקיע מאורת יהי אלהים ויאמר  
"ויעש ג(. ס )ישעיה לאורך" גוים "והלכו שנאמר: כענין בישראל, נוגה לאור האלה הבתים שני יהיו –  

מהמשכן גדולים שהיו ושני ראשון מקדש אלו – הגדולים" המאורות שני את אלהים .  

And God said, "Let there be a light in the firmament of heaven." Our rabbis 
interpreted the question of the building of the Temple... "And they shall be for lights" - 
these two houses shall be a shining light in Israel 

"And God made the two great lights" - these are the first and second Temples, which 
were larger than the Tabernacle. 

ארון בו שהיה גדול אותו קורא ולמה לישראל, ממשלה בו שהיה ראשון מקדש זה – הגדול המאור את  
דברים ה' אלו מן חסר שהיה שני מקדש זה – הקטן" המאור "ואת הקדש. ורוח ואש וכרוב וכפורת .  

 " נמשלו ולמה מהמקדש. חוץ בירושלים שהיו מדרשות ובתי כנסיות בתי אלו – הכוכבים" ואת  
)דניאל ככוכבים" הרבים "ומצדיקי כתוב: שכן הרבים ומצדיקים בתורה עוסקים שהם לפי בכוכבים?  

ג יב ). 

The great light – this is the first temple in which there was a government for Israel, 
and why is it called great, which contained the ark, the mercy seat, the cherub, fire, 
and the Holy Spirit. “And the little light” – this is the second temple that was lacking in 
these three things.  

"And the stars" – these are synagogues and seminaries that were in Jerusalem, 
apart from the Temple. And why were they likened to stars? Because they deal with 
Torah and justify many, as it is written: "And those who justify many are like the stars" 
(Daniel 12:3). 

 


