
What does the korban mincha symbolize? Menachot 2b 
 

The korban mincha (flour offering) is presented at the outset of Vayikra between the 
korban olah (fully burnt offering) and the korban shelamim (peace offering, eaten 
partially by the altar, partially by the owners and partially by the kohanim). In Vayikra 
6:10, the korban mincha is compared to both the korban chatat (sin offering) and the 
korban asham (guilt-offering). So, what exactly is the korban mincha? What is flour 
doing in a world of meat offerings? How does the mincha fit into the symbolism of 
korbanot? 
 

Questions? Comments? Email dinanddaf@gmail.com 
 

 ב: מנחות​.1
תַניְאָ: י דְּ מְעוֹן רַבִּ ים ״קדֶֹשׁ אוֹמֵר: שִׁ את הִיא קָדָשִׁ ם״ כְּחַטָּ את, מֵהֶן ישֵׁ – וּכְאָשָׁ ם. מֵהֶן ויְשֵׁ כְּחַטָּ  כְּאָשָׁ

as it is taught in a baraita: Rabbi Shimon says that the verse written concerning the 
meal offering: “It is most sacred, as the sin offering, and as the guilt offering” (Vayikra 
6:10), indicates that there are some meal offerings whose halakha is like that of a sin 
offering, and there are some whose halakha is like that of a guilt offering. 
 

את, הִיא הֲרֵי חוֹטֵא מִנחְַת לֹּא קְמָצָהּ לְפִיכָךְ כְּחַטָּ מָהּ שֶׁ סוּלָה, – לִשְׁ את; פְּ  הִיא הֲרֵי נדְָבָה מִנחְַת כַּחַטָּ
ם, לֹּא קְמָצָהּ לְפִיכָךְ כְּאָשָׁ מָהּ שֶׁ ירָה. – לִשְׁ  כְּשֵׁ

Rabbi Shimon elaborates: The halakha with regard to the meal offering of a sinner is 
like that of a sin offering. Therefore, if one removed a handful from it not for its own 
sake, it is disqualified, just like a sin offering that was slaughtered not for its own sake. 
Conversely, the halakha with regard to a voluntary meal offering is like that of a guilt 
offering. Therefore, if one removed a handful from it not for its own sake, it is valid, like 
a guilt offering that was slaughtered not for its own sake. 
 

ם ם מָה – וּכְאָשָׁ ר אָשָׁ ירָה נדְָבָה מִנחְַת אַף מְרַצֶּה, ואְֵינוֹ כָּשֵׁ  מְרַצָּה. ואְֵינהָּ כְּשֵׁ
Rabbi Shimon adds: And a voluntary meal offering is like a guilt offering in another 
aspect as well: Just as a guilt offering is valid but it does not effect acceptance, i.e., it 
does not satisfy the owner’s obligation, so too, a voluntary meal offering is valid but it 
does not effect acceptance. Rabbi Shimon here apparently contradicts his ruling that all 
meal offerings from which a handful was removed not for their sake satisfy the 
obligation of the owner. 

 
 

 ז-יא ו:א, ויקרא​.2
 
ר א ה ויַדְַבֵּ֥ ה יְ-הוָֹ֖ ר׃ אֶל־משֶֹׁ֥ ֹֽ  לֵּאמ

mailto:dinanddaf@gmail.com


God spoke to Moses, saying: 
 
… 

את ז ֹ֥ ת וזְ ה תּוֹרַ֖ ב הַמִּנחְָ֑ הּ הַקְרֵ֨ י בְּנֵיֽ־אַהֲרןֹ֙ אתָֹ֤ ה לִפְנֵ֣ ָ֔ י יְ-הוֹ  הַמִּזְבֵּֽחַ׃ אֶל־פְּנֵ֖
And this is the ritual of the meal offering: Aaron’s sons shall present it before God, in 
front of the altar. 
 

ים ח נּוּ והְֵרִ֨ לֶת בְּקֻמְצ֗וֹ מִמֶּ֜ ֹ֤ הּ הַמִּנחְָה֙ מִסּ ה ואְֵת֙ וּמִשַּׁמְנָ֔ ר כׇּל־הַלְּבנָֹ֔ ה אֲשֶׁ֖ יר עַל־הַמִּנחְָ֑ חַ והְִקְטִ֣ יחַ הַמִּזְבֵּ֗ חַ רֵ֧ ֹ֛  ניִח
הּ  לַי-הוָֹהֽ׃ אַזְכָּרָתָ֖

A handful of the choice flour and oil of the meal offering shall be taken from it, with all 
the frankincense that is on the meal offering, and this token portion shall be turned into 
smoke on the altar as a pleasing odor to God. 
 

רֶת ט נּהָ והְַנּוֹתֶ֣ ן יאֹכְל֖וּ מִמֶּ֔ ֹ֣ יו אַהֲר שׁ בְּמָק֣וֹם תֵּֽאָכֵל֙ מַצּ֤וֹת וּבָנָ֑ ֹ֔ ר קָד ד בַּחֲצַ֥ הֶל־מוֹעֵ֖ ֹֽ  יאֹכְלֽוּהָ׃ א
What is left of it shall be eaten by Aaron and his sons; it shall be eaten as unleavened 
cakes, in the sacred precinct; they shall eat it in the enclosure of the Tent of Meeting. 
 

ץ תֵאָפֶה֙ לֹ֤א י ם חָמֵ֔ תִּי חֶלְקָ֛ הּ נתַָ֥ י אתָֹ֖ דֶשׁ מֵאִשָּׁ֑ ֹ֤ דָשִׁים֙ ק וא קׇֽ את הִ֔ ם׃ כַּחַטָּ֖  וכְָאָשָֽׁ
It shall not be baked with leaven; I have given it as their portion from My offerings by 
fire; it is most holy, like the sin offering and the guilt offering. 
 

ר יא י כׇּל־זָכָ֞ נּהָ אַהֲרןֹ֙ בִּבְנֵ֤ ם חׇק־עוֹלָם֙ יאֹֽכְלֶ֔ תֵיכֶ֔ ֹ֣ י לְדרֹ ה מֵאִשֵּׁ֖ ל יְ-הוָֹ֑ ֹ֛ ע כּ ם אֲשֶׁר־יגִַּ֥  }פ{ יקְִדָּֽשׁ׃ בָּהֶ֖
Only the males among Aaron’s descendants may eat of it, as their due for all time 
throughout the ages from God’s offerings by fire. Anything that touches these shall 
become holy. 

 
 

 ג:ג-ד פרק צו ספרא​.3
 מה אי הימנית. ובידו וביום החולין מן – זו אף הימנית, ובידו וביום החולין מן חטאת מה – "כחטאת" ]ג[

 – "כאשם" לומר תלמוד פסולה? לשמה שלא נקמצה אם זו אף פסולה, לשמה שלא נשחטה אם חטאת
 כשרה. – לשמה שלא נקמצה אם זו אף כשר, – לשמו שלא נשחט אשם מה

"as the sin-offering": Just a sin-offering comes (only) from what is non-consecrated 
(chullin, and not from the tithe, ma'aser), and (is offered only) in the daytime, and (its 
blood is applied only) with his right hand, so this. If so, we should say: Just as a 
sin-offering not slaughtered for that specific end is unfit, so this, if its fistful is not taken 
for that specific end, is unfit. It is therefore, (to negate this) written "as the guilt-offering." 
Just as a guilt-offering not slaughtered for that specific end is fit, this, too, if its fistful is 
not taken for that specific end is fit. 
 



 נקמצה אם לפיכך כחטאת, הוא הרי חוטא מנחת כאשם: מהם ויש כחטאת מהם יש אומר שמעון ר' ]ד[
 כשרה. – לשמה שלא נקמצה אם לפיכך כאשם, הוא הרי נדבה מנחת פסולה. – לשמה שלא

R. Shimon says: There are of them (meal-offerings) which are like a sin-offering, and 
there are of them which are like a guilt-offering. The meal-offering of a "sinner" (in 
defilement of the sanctuary or of sanctified objects) is similar to a sin-offering. 
Therefore, if its fistful were not taken for the express purpose of that offering, it is unfit. 
A gift meal-offering is similar to a guilt-offering, so that if its fistful were not taken for the 
express purpose of that offering it remains fit. 

 
 כו. מנחות​.4
לֹּא מַתְנִי׳ כְלֵי שֶׁ רֵת בִּ סוּל, – שָׁ י פָּ מְעוֹן ורְַבִּ יר. שִׁ עֲמַיםִ קוּמְצָהּ הִקְטִיר מַכְשִׁ רָה. – פַּ  כְּשֵׁ

MISHNA: A handful of a meal offering that was not sanctified in a service vessel is unfit, 
and Rabbi Shimon deems it fit. If the priest burned the handful of a meal offering twice, 
i.e., in two increments, it is fit. 
 

י אָמַר גְּמָ׳ רֵיהּ יהְוּדָה רַבִּ י בְּ רַבִּ י טַעְמָא מַאי חִיָּיא: דְּ רַבִּ מְעוֹן? דְּ ים ״קדֶֹשׁ קְרָא אָמַר שִׁ את הִיא קָדָשִׁ  כַּחַטָּ
ם״. א וכְָאָשָׁ יָּד לְעוֹבְדָהּ בָּ את בַּ ימִָין, עוֹבְדָהּ – כְּחַטָּ את. בְּ כְלִי כְּחַטָּ מאֹל, עוֹבְדָהּ – בִּ שְׂ ם. בִּ  כְּאָשָׁ

GEMARA: Rabbi Yehuda, son of Rabbi Ḥiyya, says: What is the reasoning of Rabbi 
Shimon? The verse states with regard to a meal offering: “It is most holy, as the sin 
offering, and as the guilt offering” (Leviticus 6:10). Rabbi Shimon derives from here that 
the handful of the meal offering may be placed on the altar in the manner of the blood of 
either a sin offering or a guilt offering. If a priest comes to perform the sacrificial rites of 
a meal offering with his hand, as one performs the sprinkling of the blood of a sin 
offering, which is performed with the priest’s right index finger, he must perform its rites 
with his right hand, like the sin offering. If he performs the sacrificial rites with a vessel, 
as one performs the sprinkling of the blood of a guilt offering, whose blood is sprinkled 
from a vessel on the altar and whose sprinkling may be performed with the priest’s left 
hand, he may perform its rites with his left hand, like the guilt offering. 

 
 

 שם רש"י​.5
 באצבעו מדמה הכהן ולקח ביה דכתיב ובימין באצבע זריקתה נמי עובד שהוא - כחטאת בימין עובדה
 בעיא דלא ש"מ לחטאת מדאקשה אלמא ימין אלא אינה וכהונה אצבע שנאמר כ"מ כד:( )זבחים ואמרי'

 בימין: שיעבדנו ובלבד כלי
For which he also does blood spilling with the finger - and with the right finger - as is 
written, “and the kohen shall take from its blood with his finger (Vayikra 4:30), and we 
say (Zevachim 24b): anywhere “finger” and “priesthood” are written, it only refers to the 
right. Apparently, as the mincha is compared to the chatat, we learn that it does not 
require a vessel so long as he uses his right hand to perform the worship. 
 



 אמרינן דהכי בלבד חטאת אלא אצבע מתנת טעון לך דאין ביד ולא בכלי שזריקתו - כאשם בשמאל
 דבשאר משום מכשיר שמעון ור' פסול בשמאל זרק דתניא כשרה זריקה שמעון דלר' כד:( )דף בזבחים

 אצבע: בעיא כהונה שמעון ולר' כהונה אלא אצבע כתיב לא הקרבנות זריקת
The asham’s spilling of blood is done with a vessel rather than one’s hand, for only the 
chatat requires a finger used to place the blood, for so we say in Zevachim (24b) that 
according to R. Shimon, the blood spilling is valid: as is taught in a baraita, if he threw 
the blood with his left hand, it is invalid, but R. Shimon says it is valid, because in the 
case of throwing the blood of other (non-chatat) korbanot, there is not mention of finger, 
but only priesthood, and according to R. Shimon the priesthood requires a reference to 
a finger to indicate the right hand. 

 
 ו:ז ויקרא הופמן צבי דוד רב​.6

 יש קד(, עמוד )לעיל כבר שהוסבר כפי כי – הוא״ קדשים ״קדש אל מוסב שאינו אפשר – וגו׳ כחטאת
 כאן: הוא הפירוש אלא – ה׳ ״ ״אשי נקראו שלה השיריים שגם ואשם חטאת לעומת היתרון למנחה
 וכאשם. כחטאת מאשי חלקם בתורת זאת את להם נתתי כלומר: וכאשם״, כחטאת אותה נתתי ״חלקם

 מכוּונת מנחה ובין ואשם חטאת בין ההשואה כי נראה הטעמים לפי ברם, זה. לביאור מסייע היה ז׳:ז׳ גם
 המנחה שיירי את ה׳ נתן אמנם, כי, כאן, נאמר זה לפי המנחה. על גם שחל קדשים״ ״קדש הציון לענין

 כמו אלא קלים, קדשים של הדרגה יש שלהם השלמים, מן ושוק חזה כמו לא אך חלקם; בתורת לכהנים
 קודש־קדשים. שהם ואשם חטאת

As sin offering and guilt offering – it may not be translated as “it is most holy” – because 
as already explained (above page 11), the offering has the advantage over sin offering 
and guilt offering, whose verses were also called “the Lord’s fire” – but the interpretation 
here is: “I gave it to them as sin offering and guilt offering,” meaning: I gave it to them in 
the Torah, their portion from me as sin offering and guilt offering. 7:7 would also help to 
explain this. However, according to the reasons, it seems that the connection between 
sin offering and guilt offering and offering is intended to refer to the designation “most 
holy” that also applies to the offering. According to this, it is said here that, indeed, the 
Lord gave the remnants of the offering to the priests in the Torah as their portion; but not 
like the breast and thigh from the wholes, which have the rank of minor holy offerings, 
but like the sin offering and guilt offering, which are most holy. 

 
 א:א-ג ויקרא​.7

א א ה ויַּקְִרָ֖ ר אֶל־משֶֹׁ֑ יו יְ-הוֹהָ֙ ויַדְַבֵּ֤ הֶל אֵלָ֔ ֹ֥ ד מֵא ר׃ מוֹעֵ֖ ֹֽ  לֵאמ
God called to Moses and spoke to him from the Tent of Meeting, saying: 
 

ר ב י דַּבֵּ֞ ם ואְָמַרְתָּ֣ ישְִׂרָאֵל֙ אֶל־בְּנֵ֤ ם אֲלֵהֶ֔ יב אָדָ֗ ם כִּֽי־יקְַרִ֥ ן מִכֶּ֛ ה קׇרְבָּ֖ י-הוָֹ֑ ה לַֽ אן מִן־הַבָּקָר֙ מִן־הַבְּהֵמָ֗ ֹ֔  וּמִן־הַצּ
יבוּ  אֶת־קׇרְבַּנכְֶֽם׃ תַּקְרִ֖

Speak to the Israelite people, and say to them: When any of you presents an offering of 
cattle to God: You shall choose your offering from the herd or from the flock. 
 



ה ג ר קׇרְבָּנוֹ֙ אִם־עלָֹ֤ ר מִן־הַבָּקָ֔ ים זָכָ֥ נּוּ תָּמִ֖ תַח יקְַרִיבֶ֑ הֶל אֶל־פֶּ֜ ֹ֤ יב מוֹעֵד֙ א  יְ-הוָֹהֽ׃ לִפְנֵ֥י לִרְצנֹ֖וֹ אתֹ֔וֹ יקְַרִ֣
If your offering is a burnt offering from the herd, you shall make your offering a male 
without blemish. You shall bring it to the entrance of the Tent of Meeting, for acceptance 
in your behalf before God. 
 

 ג:א ויקרא​.8
ים ואְִם־זֶ֥בַח א ם קׇרְבָּנ֑וֹ שְׁלָמִ֖ יב ה֣וּא מִן־הַבָּקָר֙ אִ֤ ה אִם־זָכָר֙ מַקְרִ֔ ים אִם־נקְֵבָ֔ נּוּ תָּמִ֥  יְ-הוָֹהֽ׃ לִפְנֵ֥י יקְַרִיבֶ֖

If your offering is a sacrifice of well-being —If you offer of the herd, whether a male or a 
female, you shall bring before God one without blemish. 

 
 

 ב:א-ג ויקרא​.9
פֶשׁ א יב ונְֶ֗ ן כִּֽי־תַקְרִ֞ ה מִנחְָה֙ קׇרְבַּ֤ ָ֔ י-הוֹ לֶת לַֽ ֹ֖ ה ס יהָ֙ ויְצַָ֤ק קׇרְבָּנ֑וֹ יהְִיֶ֣ מֶן עָלֶ֙ ן שֶׁ֔ יהָ ונְתַָ֥  לְבנָֹהֽ׃ עָלֶ֖

When a person presents an offering of meal to God: The offering shall be of choice 
flour; the offerer shall pour oil upon it, lay frankincense on it, 
 

הּ ב י וֶהֱֽבִיאָ֗ ץ הַכּהֲֹניִם֒ אַהֲרןֹ֮ אֶל־בְּנֵ֣ ם וקְָמַ֨ הּ מִסׇּלְתָּהּ֙ קֻמְצ֗וֹ מְלֹ֣א מִשָּׁ֜ ל וּמִשַּׁמְנָ֔ הּ עַ֖ יר כׇּל־לְבנֹתָָ֑ ן והְִקְטִ֨  הַכּהֵֹ֜
חָה אֶת־אַזְכָּרָתָהּ֙ ה הַמִּזְבֵּ֔ יחַ אִשֵּׁ֛ חַ רֵ֥ ֹ֖  לַי-הוָֹהֽ׃ ניִח

and present it to Aaron’s sons, the priests. The priest shall scoop out of it a handful of 
its choice flour and oil, as well as all of its frankincense; and this token portion he shall 
turn into smoke on the altar, as an offering by fire, of pleasing odor to God. 
 

רֶת֙ ג ה והְַנּוֹתֶ֙ ן מִן־הַמִּנחְָ֔ ֹ֖ יו לְאַהֲר דֶשׁ וּלְבָנָ֑ ֹ֥ ים ק דָשִׁ֖ י קׇֽ  ​     }ס{ יְ-הוָֹהֽ׃ מֵאִשֵּׁ֥
And the remainder of the meal offering shall be for Aaron and his sons, a most holy 
portion from God’s offerings by fire. 
 
 

 ב:ד-ט ויקרא​.10
י ד ב וכְִ֥ ן תַקְרִ֛ ה קׇרְבַּ֥ ה מִנחְָ֖ לֶת תַנּ֑וּר מַאֲפֵ֣ ֹ֣ מֶן בְּלוּלֹ֣ת מַצּתֹ֙ חַלּ֤וֹת ס י בַּשֶּׁ֔ ים מַצּ֖וֹת וּרְקִיקֵ֥  ​     }ס{ ׃בַּשָּׁמֶֽן מְשֻׁחִ֥

When you present an offering of meal baked in the oven, [it shall be of] choice flour: 
unleavened cakes with oil mixed in, or unleavened wafers spread with oil. 
 

ה ה ת ואְִם־מִנחְָ֥ לֶת קׇרְבָּנֶ֑ךָ עַל־הַֽמַּחֲבַ֖ ֹ֛ ה ס מֶן בְּלוּלָ֥ ה בַשֶּׁ֖  תִהְיֶהֽ׃ מַצָּ֥
If your offering is a meal offering on a griddle, it shall be of choice flour with oil mixed in, 
unleavened. 

ים אתָֹהּ֙ פָּת֤וֹת ו יהָ ויְצַָקְתָּ֥ פִּתִּ֔ מֶן עָלֶ֖ ה שָׁ֑  ​     }ס{ הִֽוא׃ מִנחְָ֖
Break it into bits and pour oil on it; it is a meal offering. 
 

ת ז שֶׁת ואְִם־מִנחְַ֥ לֶת קׇרְבָּנֶ֑ךָ מַרְחֶ֖ ֹ֥ מֶן ס  ׃תֵּעָשֶׂהֽ בַּשֶּׁ֖
If your offering is a meal offering in a pan, it shall be made of choice flour in oil. 



 
ה והְֵבֵאתָ֣ ח ר אֶת־הַמִּנחְָ֗ ה אֲשֶׁ֧ לֶּה יעֵָשֶׂ֛ ה מֵאֵ֖ ןאֶל־ והְִקְרִיבָהּ֙ לַי-הוָֹ֑ הּ הַכּהֵֹ֔  אֶל־הַמִּזְבֵּחַֽ׃ והְִגִּישָׁ֖

When you present to God a meal offering that is made in any of these ways, it shall be 
brought to the priest who shall take it up to the altar. 
 

ים ט ן והְֵרִ֨ הּ מִן־הַמִּנְחָה֙ הַכּהֵֹ֤ רָתָ֔ יר אֶת־אַזְכָּ֣ חָה והְִקְטִ֖ ה הַמִּזְבֵּ֑ יחַ אִשֵּׁ֛ חַ רֵ֥ ֹ֖  לַי-הוָֹהֽ׃ ניִח
The priest shall remove the token portion from the meal offering and turn it into smoke 
on the altar as an offering by fire, of pleasing odor to God. 

 
 ב:א ויקרא אברבנאל​.11

 המנחה היתה ויען העולות... מדרגות לסדר כדי טעמים: לשני השלמים קודם המנחות נזכרו והנה 
 העוף ועולת אחריה במדרגה שהיא הצאן ועולת משובחת היותר הבקר עולת שזכר אחרי לכן מכללם,

 הוא שיהיה מין מאיזה החי כי העוף, עולת אחרי ומדרגתה עולה כן גם שהיא המנחה זכר אחריה, שהיא
 באחרונה נזכרו ולכך עולה היו לא השלמים אמנם מהצומח. משובח

And here the offerings were mentioned before the peace offerings for two reasons: to 
arrange the ranks of the burnt offerings... and because the offering was the highest of 
them, therefore after mentioning the more excellent offering of the cattle, and the 
offering of the sheep, which is in a rank after it, and the offering of the fowl, which is 
after it, the offering was mentioned, which is also an offering and its rank is after the 
offering of the fowl, because the animal, whatever its species, is more excellent than the 
plant. It is true that the peace offerings were not an offering, and that is why they were 
mentioned last. 

 
 ב:א ויקרא רש"י​.12

 אמר עני. מנחה? להתנדב דרכו מי במנחה. אלא נדבה קרבנות בכל 'נפש' נאמר לא – תקריב' כי 'ונפש
 נפשו הקריב כאלו עליו אני מעלה הוא ברוך הקדוש

'And a soul when you sacrifice' – 'soul' is not said in all voluntary offerings except in the 
offering. Who is the one who offers a voluntary offering? The poor. The Holy One, 
blessed be He, said, I will exalt him as if he had sacrificed his soul. 

 
  הסולת למנחות לבונה תוספת ,גרוסמן יונתן פרופסר​.13

 שלמים זבח – מנחה – עולה

 .ויקרא בפרשת הנדבה קורבנות בסידור מחודש עיון מזמין שבו המודלים שני על המנחה קורבן ניתוח
 שונות חוויות שתי מייצגים השלמים וזבח שהעולה להניח מקובל הדיונים, לאורך הזכרתי שכבר כפי

 של התבטלות של בתודעה הקרבה, בתודעת בטבורו קשור העולה קורבן קונו. מול האדם בעמידת
 הקודש. מן מנותק היה רב שזמן או לכך ראוי שאינו חש אם גם מולו לעמוד וברצונו א-לוהיו מול המאמין
 ומתוך חגיגיות מתוך הקורבן באכילת שותף האדם – להלן שנראה כפי – השלמים בזבח זאת, לעומת

 מבקש האדם שבו העולה, בקורבן מתועדת אינה השלמים זבח את שמלווה הנפש רוממות שמחה.

 שהוא מאחר ב. פרק 'תחוב' ג לפרק א פרק בין כלומר, המנחה; קורבן מצוי אלו קורבנות שני בין 'כפרה'.

https://www.etzion.org.il/he/tanakh/torah/sefer-vayikra/parashat-vayikra/%D7%AA%D7%95%D7%A1%D7%A4%D7%AA-%D7%9C%D7%91%D7%95%D7%A0%D7%94-%D7%9C%D7%9E%D7%A0%D7%97%D7%95%D7%AA-%D7%94%D7%A1%D7%95%D7%9C%D7%AA
https://www.sefaria.org/Leviticus.1.1-5.26?lang=bi&utm_source=etzion.org.il&utm_medium=sefaria_linker


 לו המתאים במקום בדיוק מצוי שהוא מסתבר אך הקורבנות, מרצף מנותק נראה הוא חיטה מסולת בא
 תחילה סוגים: שני המנחה בקורבן שיש ראינו המקריב. של הפסיכולוגית-התיאולוגית בפרספקטיבה

 כולה עוברת המנחה גם העולה, כמו העולה. לקורבן במהותה הדומה הסולת מנחת את התורה מתארת
 קומה, כפוף מביאו למזבח מזונו את שמביא האדם לכוהנים. חלק מעביר המזבח אם גם המזבח, לרשות
 ועל פרנסתו על האחראי הבית בעל שהוא לא-לוהיו, הכול מגיש והוא העולה, לחוויית הדומה בחוויה
 ניתן ולא ייקראו, מנחה אלו גם אכן, המעובדות. המנחות את ומתארת התורה עוברת מכאן אולם, מזונו.

 את שמייצג השני הגוף פורץ אלו במנחות אולם מנחה, כל שמלווה היסודית התודעה את מהן להפקיע
 הוא האדם המנחה. את יאכל המזבח גם כיצד מכריע האישי טעמו נוטל: שהאדם החריגה השותפות

 והם לכוהנים שנמסר גלם חומר רק לא לאכילה. מוכן אוכל לא-לוהיו ויגיש מנחתו את יטגן או שיאפה
 הן המעובדות המנחות זו, מבחינה יקלוט. שהמזבח המאכל את מכין עצמו הוא אלא לה', אותו שיגישו

    בעקבותיהן. שיבוא השלמים לזבח מצע
 

Burnt Offering– Meal Offering– Peace Offering 
Analysis of the Offering on the two models invites a renewed examination of the 
arrangement of the voluntary offerings in Leviticus. As I have already mentioned 
throughout the discussions, it is customary to assume that the Burnt Offering and the 
Peace Offering represent two different experiences in a person standing before their 
Creator. The Burnt Offering is intrinsically linked to the consciousness of sacrifice, to the 
consciousness of the believer's abandonment before their God and their desire to stand 
before the Divine even if one feels unworthy or has been separated from the Holy for a 
long time. In contrast, in the Peace Offering – as we will see below – the person 
participates in eating the offering out of celebration and joy. The exaltation of the soul 
that accompanies the Peace Offering is not recorded in the Burnt Offering, in which the 
person seeks 'atonement'. Between these two offerings is the Meal Offering; that is, 
between Chapters 1 and 3, comes Chapter 2. Since it comes from semolina wheat, it 
seems disconnected from the sequence of sacrifices, but it turns out that it is in exactly 
the right place for it in the psychological-theological perspective of the offerer. We have 
seen that there are two types of offering sacrifices: First, the Torah describes the 
semolina offering, which is essentially similar to the burnt offering. Like the burnt 
offering, the offering also passes entirely into the possession of the altar, even if the 
altar transfers a portion to the priests. The person who brings their food to the altar 
brings it bowed in position, in an experience similar to that of the burnt offering, and one 
presents everything to their God, who is the owner of the house responsible for one’s 
livelihood and food. However, from here the Torah moves on and describes the 
processed (=cooked) meal offerings. Indeed, these too will be called meal offerings, and 
the fundamental consciousness that accompanies every offering cannot be 
dispossessed of them, but in these offerings the address in the “second person” breaks 
out, representing the extraordinary partnership that the person assumes: one’s personal 
taste determines how the altar will also eat the offering. It is the person who bakes or 
fries their offering and presents to their God food that is ready to be eaten. Not only raw 



material that is handed over to the priests and they present it to the Lord, but the person 
her/himself prepares the food that the altar will receive. In this respect, the processed 
offerings are a platform for the peace offering that will follow them. 

 


	עולה – מנחה – זבח שלמים 

